GESCHICHTEN VON RABBI ISRAEL BEN ELIESER

GENANNT DER BAAL-SCHEM-TOW

AM BAUM DER ERKENNTNIS

Es heildt, die Seele des Baal-Schem-Tow sei einst, als alle Seelen in der Adams
versammelt waren, in der Stunde, da er am Baum der Erkenntnis stand, geflohen
und habe nicht von der Frucht des Baums gegessen.

DER SPRUCH DES VATERS

Israel wurde seinen Eltern in ihrem Alter geboren, und sie starben weg, als er noch
ein Kind war.

Da sein Vater den Tod nahen fuhlte, nahm er den Knaben auf den Arm und sprach
zu ihm: »Ich sehe, dass du mein Licht zum Leuchten bringen wirst, und mir ist nicht
beschieden, dich grosszuziehen. Aber, geliebter Sohn, gedenke wohl all deine Tage,
dass Gott mit dir ist und du daher kein Ding der Welt zu flrchten hast.«

Dieser Spruch blieb im Herzen Israels.

UBER DEN DNJESTR

Ein Zaddik erzahlte: »Schon als der Meister noch ein Knabe war, kam Ahia von Silo,
der Prophet, zu ihm und lehrte ihn die Weisheit der gottlichen Namen.

Und weil er noch so klein war, begehrte es ihn zu erfahren, was zu wirken in
seinem Vermogen stunde.

Eines Tages warf er einen Gurt in den Fluss Dnjestr, der reiBend ging, sprach einen
Namen und ging uber das Wasser. Um diese Handlung hat er dann all seine Tage
Busse getan, dass er den Makel wieder zurechtschaffe, und es geriet.

Denn einmal musste er den auch diesmal reiBend gehenden Fluss Uiberqueren, weil
etliche Hasser der Juden ihm nachsetzten und ihm ans Leben wollten. So warf er
seinen Gurt ins Wasser und ging dariber, ohne einen Namen zu sprechen, mit
nichts geristet als mit dem groBen Glauben an den Gott Israels. «

DER ERSTE KAMPF



Es wird von Israel ben Elieser erzahlt: Als der Knabe heranwuchs, verdingte er sich
als Schulhelfer. Er holte am Frihmorgen die Kinder aus den Hausern und brachte
sie in die Schule und ins Bethaus. Er sprach ihnen die Worte des Gebets, die im
Chor gesprochen werden, wie »Amen, es sei Sein Grof3er Name gesegnet in
Ewigkeit«, mit einer lieblichen Stimme vor. Im Gehen sang er ihnen vor und lehrte
sie, zusammen mit ihm zu singen. Zuletzt flhrte er sie Uber Wiese und Wald wieder
nach Haus.

Die Chassidim erzéhlen, im Himmel habe man sich allmorgendlich dieser Lieder
erfreut wie einst des Gesangs der Leviten im Heiligtum zu Jerusalem. Es waren
Stunden der Gnade, in denen die himmlischen Scharen sich versammelten, um den
Stimmen der Sterblichen zu lauschen.

Darunter aber war auch Satan. Er verstand wohl, dal3, was sich da bereitete, seine
Macht auf Erden bedrohte. So ging er in den Leib eines Zauberers ein, der sich in
einen Werwolf zu verwandeln wusste.

Als einmal Israel singend mit seiner Schar durch den Wald zog uberfiel sie der
Unhold, und die Kinder stoben schreiend auseinander.

Etliche unter ihnen erkrankten vom Schreck her, und die Vater beschlossen, dem
Treiben des jungen Schulhelfers Einhalt zu tun.

Er aber gedachte der Sterbensworte seines Vaters, ging von Haus zu Haus,
versprach den Leuten, ihre Kinder zu schutzen, und es gelang ihm, sie zu bewegen,
dass sie ihm die kleine Schar noch einmal anvertrauten...

Mit einem kraftigen Stecken versehen, fuhrte er sie das nachste Mal an, und als der
Werwolf wieder hervorbrach schlug er ihm den Stecken an die Stirn, dass er auf der
Stelle verreckte.

Tags darauf fand man den Zauberer tot auf seinem Bett.

DIE HEIRAT

In seiner Jugend war Israel ben Elieser Hilfslehrer in einer kleinen Gemeinde unweit
der Stadt Brody. Die Leute wussten nichts von ihm; weil aber die Kinder mit einem so
frohlichen Eifer bei ihm lernten, wurden auch die Vater ihm wohlgesinnt. Bald
verbreitete sich der Ruf, dass er weise sei; man kam zu ihm sich Rats zu erholen; wo
es einen Streit gab, wurde der junge Lehrer angegangen, ihn zu schlichten. Er tat es
so, dass der Mann, gegen den er entschied, den Spruch mit nicht geringerer
Zufriedenheit vernahm als sein Gegner, zu dessen Gunsten entschieden worden
war, und beide guten Muts von dannen zogen.



Einmal hatte der Vater des gro3en Gelehrten Rabbi Gerschon Kitower, Rabbi Efraim,
einen Rechtshandel mit einem Mitglied der kleinen Gemeinde, deren Kinder der
Baalschem lehrte. Sie einigten sich darauf, ihre Sache vor den jungen Lehrer zu
bringen und ihn zu befragen. Als sie seine Stube betraten und Rabbi Efraim ihn
ansah, erschrak er; denn von der Stirn Israels leuchtete ihm ein geschwungenes
Zeichen entgegen, vollkommen gleich dem unvergesslichen, das er einen Blick lang
auf der schmalen Stirn der eigenen Tochter gesehen hatte, als ihm einst die
Wehmutter die neugeborene wies. Mit schwerer Zunge brachte er sein Anliegen vor;
doch wie er die gesenkten Augen wieder erhob, war das Zeichen verschwunden.
Israel horte zu, fragte, horte wieder, dann sprach er das Urteil; und alsbald zog in die
Herzen beider Méanner, die es vernahmen, der Friede ein, denn ihnen war, als sei
das lichte Recht selber aus der Nebelwand der Meinungen hervorgetreten.

Hernach kam Rabbi Efraim zum Baalschem und bat ihn, er mége seine Tochter zum
Weibe nehmen. Israel stimmte zwar zu, bestand aber auf einer zwiefachen
Bedingung: die Vereinbarung solle zunachst geheim bleiben, und in der Urkunde, die
aufgesetzt werden sollte, dirfe nicht — wie es Ublich war — seine Gelehrsamkeit
gerihmt und seine Person nicht anders als mit dem Namen Israel ben Elieser
erwahnt werden; »denn«, so fugte er hinzu, »lhr wollt mich und nicht mein Wissen
Eurer Tochter zum Gemabhl«. Es geschah nach seinem Wunsch.

Als Rabbi Efraim von seiner Reise heimkehrte, erkrankte er plétzlich und starb nach
wenigen Stunden. Sein Sohn, der gelehrte Rabbi Gerschon Kitower, kam, ihn zu
bestatten. Unter den Schriften des Vaters fand er auch die Heiratsurkunde und las,
daRR seine Schwester einem Mann ohne gelehrten Titel und ohne den beriihmten
Namen eines bedeutenden Geschlechts zugesprochen sei. Nicht einmal die Heimat
des Fremden war genannt. Sogleich teilte er der Schwester mit heftigen Worten das
Unerhdrte mit. Sie aber erwiderte nur, wenn dies des Vaters Wille gewesen sei,
kénne nichts anderes auf der Welt das Rechte fur sie sein.

Israel wartete indes, bis das Jahr seines Lehramts um war. Dann legte er sein
Gewand ab, kleidete sich in einen kurzen Schafspelz mit breitem Ledergurt, wie ihn
die baurischen Manner tragen, und nahm deren Art auch in Rede und Gebarde an.
So kam er nach Brody und in Rabbi Gerschons Haus. Israel tat dem Rabbi zu
wissen, er sei gekommen, sich sein Weib zu holen. Besttirzt rief Rabbi Gerschon die
Schwester herbei, dass sie den Mann betrachte, auf den die Wahl des Vaters
gefallen sei. Sie sagte nichts als: »Wenn er es so bestimmt hat, ist es von Gott
bestimmt« und hiel3 die Hochzeit risten.

Ehe sie zum Baldachin gingen, unterredete sich der Baalschem mit seinem Weibe
und offenbarte ihr sein Geheimnis. Doch musste sie ihm geloben, es unverbrichlich



zu bewahren, was immer auch Uber sie kommen mdge; er verschwieg ihr nicht, dass
grol3es Elend und vielfaltige Bedrangnis ihrer harre. Sie sagte nur, es sei recht so.

Nach der Hochzeit sah Rabbi Gerschon bald, dass es unmdéglich war, seinem
unwissenden Schwager die Thora zu lehren, ja ihm auch nur ein Wort der Lehre
beizubringen. Endlich sprach er zu seiner Schwester: »lch schame mich deines
Mannes. Willst du dich von ihm trennen, so ist es gut. Willst du es nicht, so kaufe ich
dir Pferde und Wagen, und du kannst mit ihm fahren, wohin du magst.« Das war sie
zufrieden.

So fuhren sie von dannen, bis sie in ein karpatisches Stadtchen kamen, wo die Frau
Wohnung nahm. Israel ging in die nahen Berge, baute sich eine Hutte und grub
Lehm. Sie kam zwei- oder dreimal in jeder Woche zu ihm, half den Lehm auf den
Wagen laden, brachte ihn in die Stadt und verkaufte ihn um weniges Geld.

SEGEN UND HINDERNIS

Der Baalschem fragte einst seinen Schiler, den Rabbi Meir Margaliot: »Meirl,
entsinnst du dich noch des Sabbats, als du die Funfbucher zu lernen begannst — die
grol3e Stube deines Vaterhauses war voller Gaste, man hatte dich auf den Tisch
gestellt, und du trugst deine Rede vor?«

Rabbi Meir sprach: »Wohl entsinne ich mich. Plotzlich kam meine Mutter herein und
riss mich mitten in der Rede vom Tisch.

Mein Vater wurde unwillig, sie aber zeigte nur auf einen Mann im kurzen Bauernpelz,
der an der Tur stand und mich ansah;

Da verstanden alle, dass sie das bdse Auge furchtete. Wahrend sie noch nach der
TUr zeigte, war der Mann verschwunden.«

»lch war es«, sagte der Baalschem. »In solchen Stunden kann ein Blick groRes Licht
in eine Seele schitten. Aber die Furcht der Menschen baut Wéande vor das Licht.«

WENN DER SABBAT NAHTE

Die Schiler eines Zaddiks, der ein Schiler des Baalschem gewesen war, sal3en
mittags vor Sabbat beisammen und erz&hlten sich Wundertaten des Baalschem. Der
Zaddik, der nebenan in seiner Stube sal3, horte sie. Er 6ffnete die Tire und sprach:
»Was habt ihr euch Wundergeschichten zu erzahlen. Erzahlt euch von seiner



Gottesfurcht! An jedem Sabbatvortag begann ihm das Herz so gewaltig zu pochen,
dass wir alle, die bei ihm waren, es hdrten.«

DIE SCHAUFADEN

Ein Zaddik erzéahlte: »Die Schaufaden am Gebetsmantel des heiligen Baalschemtow
haben in sich Leben und Seele gehabt. Sie konnten sich bewegen, ohne dass der
Leib sich bewegte. Denn durch die Heiligkeit seines Tuns hatte der heilige
Baalschemtow Leben und Seele in sie gezogen.«

ZUM LEIB

Der Baalschem sprach zu seinem Leibe: »Ich wundere mich, Leib, dass du noch
nicht zerbrdckelt bist aus Furcht vor deinem Schoépfer.«

UBER DIE TAUCHBADER

Der Baalschem sprach: »Alles verdanke ich den Tauchbadern. Tauchen ist besser
als kasteien. Die Kasteiung schwacht dir die Kraft, die du zu Andacht und Lehre
brauchst, das Tauchbad steigert sie.«

DER TANZ DER CHASSIDIM

Am Fest der Freude an der Lehre vergnigten sich die Jinger im Haus des
Baalschem; sie tanzten... und tranken... und lieRen immer neuen Wein aus dem
Keller holen...

Nach etlichen Stunden kam die Frau des Baalschem in seine Kammer und sagte:
“Wenn sie nicht aufhoren zu trinken, wird bald fir die Sabbatweihe kein Wein mehr
ubrig sein.”

Er antwortete lachend: - “Recht redest du. Geh also zu ihnen und heilRe sie
aufhoren.”

Als sie die Tur der grof3en Stube offnete, sah sie: Die Jinger tanzten im Kreis, und
um den tanzenden Kreis schlang sich lodernd ein Ring blauen Feuers...



Da nahm sie selber eine Kanne in die rechte und eine Kanne in die linke Hand und
eilte, die Magd hinwegweisend, in den Keller, um alsbald mit den geflllten Geféal3en
zurickzukehren.

DER MEISTER TANZT MIT

An einem Abend des Festes der Freude an der Lehre tanzte der Baalschem selber
mit seiner Gemeinde. Er nahm eine Schriftrolle in seine Hand und tanzte mit ihr.

Dann gab er die Rolle aus der Hand und tanzte ohne sie.

In diesem Augenblick sagte einer der Schiler, der mit den Bewegungen des
Baalschem sonderlich vertraut war, zu den Geféhrten:

»Jetzt hat unser Meister die leibliche Lehre aus der Hand getan und hat die geistige
Lehre an sich genommen.«

ZWEITER TEIL

DER KANTOR DES BAALSCHEMTOW

Einer der Schiler fragte einst den Baalschem: »Was soll mein Geschaft in der Welt
sein?« »Kantor«, sagte er. »Aber«, wandte jener ein, »ich kann doch nicht singen!«

»Ich will dich«, antwortete der Zaddik, »an die Welt der Musik binden.«

Aus diesem Mann ist ein Sanger ohnegleichen geworden, und man nannte ihn weit
und breit den Kantor des Baalschemtow.

Nach vielen Jahren kam er mit seinem Bassanger, der ihn nie verlieB, nach Lisensk,
zu Rabbi Elimelech, dem Schiilersschiler des Baalschem. Der Rabbi und sein Sohn
Eleasar konnten lange nicht Ubereinkommen, ob man die beiden am Sabbat im
Bethaus mit dem Chor vorsingen lassen solle, denn Rabbi Elimelech flirchtete, er
wirde durch den kunstvollen Gesang in seiner Andacht gestort werden; aber
Eleasar machte geltend, um der Heiligkeit des Baalschemtow willen diirfe man dem
Mann die Ehrung nicht vorenthalten, und es blieb dabei, dass er am Sabbatempfang
singen sollte.

Als er jedoch begann, merkte Rabbi Elimelech, dass die groBe Andacht dieses
Gesangs in die seine einstromte und ihn von Sinnen zu bringen drohte, und er
musste die Einladung ruckgangig machen. Doch behielt er den Kantor den Sabbat
uber bei sich und erwies ihm viele Ehren.



Nach Sabbatausgang lud ihn der Rabbi aufs neue zu sich und forderte ihn auf, von
der Leuchte Israels, dem heiligen Baalschemtow, zu erzahlen.

Der Mann begann zu reden, und es war offenbar, dass alle Inbrunst seines Herzens,
die sonst in sein Singen einzugehen pflegte, in sein Reden einging. Er erzahlte, wie
der Meister in der Folge der Lobgesange keinen Vers sprach, ehe er den besonderen
Engel dieses Verses gesehen und seine besondere Melodie gehort hatte. Er erzahlte
von den Stunden, in denen sich die Seele des Meisters zum Himmel erhob und der
Leib wie tot zuruckblieb. Dort unterredete sich die Seele mit wem sie sich
unterredete, mit Mose dem Getreuen Hirten, und mit dem Messias, und fragte und
bekam Antwort. Er erzahlte, wie der Meister mit jedem Geschopf der Erde in
dessen Sprache zu reden wusste und mit jedem Himmelswesen in dessen Sprache.

Er erzahlte wie der Meister, wenn er irgendein Gerat sah, sogleich die
Beschaffenheit des Mannes kannte, der es gemacht hatte, und seine Gedanken,
wahrend er es machte.

Und dann stand der Kantor auf und bezeugte, er und seine Gefahrten hatten die
Thora durch den Mund des Meisters empfangen wie Israel am Sinai durch Donner
und Posaunenschall, und noch sei die gottliche Stimme auf Erden nicht erstorben,
sondern wahre fort und lasse sich horen.

Einige Zeit nach dem Besuch in Lisensk legte sich der Kantor hin und starb. DreiBig
Tage danach, es war wieder ein Freitag, kam der Bassanger vom Tauchbad und
sagte zu seiner Frau: »Ruf schnell die Totenbruderschaft zusammen, dass sie fir
meine Bestattung Sorge tragen;

denn man hat im Paradies meinen Kantor betraut, zum Sabbatempfang zu singen,
und er will es nicht ohne mich tun.«

Er legte sich hin und starb.

DIE PREDIGT

Man bat einst den Baalschem, nach dem Gemeindegebet zu predigen. Er begann die
Predigt, inmitten aber erfasste ihn ein Beben, wie es ihm zuweilen inmitten des
Gebets widerfuhr; er brach ab und sprach: »Ach, Herr der Welt, dir ist es offenbar,
nicht zu meiner Ehre spreche ich...«, und wieder brach er ab, und dann sturzten
die Worte aus seinem Mund: »Vieles hab‘ ich erkannt, vieles hab‘ ich vermocht,
und da ist keiner, dem ich’s eroffnen konnte.« Und sprach nicht weiter.

DER HOFREINIGER

Der Baalschem kam einst kurz vor dem Neuen Jahr in eine Stadt und fragte die
Leute, wer hier an den Furchtbaren Tagen vorbete. Sie antworteten, es sei der Raw
der Stadt selber.



»Und wie ist sein Brauch beim Beten?« fragte der Baalschem weiter. »Am
Versohnungstag«, sagten sie, »tragt er alle Sundenbekenntnisse mit den
frohlichsten Weisen vor. «

Der Baalschem schickte um den Raw und befragte ihn nach dem Grund seines
seltsamen Verhaltens.

»Der geringste unter den Knechten des Konigs«, erwiderte der Raw, »der den
AuBenhof vom Schmutz zu saubern hat, singt zur Arbeit seine frohlichen Liedlein;
denn er tut sein Werk, um den Konig zu erfreuen. «

»50 moge mir«, sagte der Baalschem, »ein Los neben dem Euren zufallen. «

DIE WAHRHEIT

Der Baalschem sprach: »Was bedeutet das, was die Leute sagen: “Die Wahrheit
geht Uber die ganze Welt?” Es bedeutet, dass sie von Ort zu Ort verstoBen wird und
weiterwandern muss. «

DER KRUG

Der Baalschem sprach einmal zu seinen Schilern: »Wie im Blatt die Kraft der
Wurzel, so ist in jedem Gerat die Kraft des Menschen, der es gemacht hat, und
dessen Beschaffenheit und Gebaren sind daraus zu erkennen. «

Da fiel sein Blick auf einen schonen Bierkrug, der vor ihm stand; er deutete darauf
und sprach weiter: »Ist es diesem Krug nicht anzusehen, daB ihn ein Mann ohne
FliBe gemacht hat?«

Als der Baalschem geendet hatte, nahm einer der Schiler von ungefahr den Krug,

um ihn auf die Bank zu stellen. Aber sowie er darauf stand, zerfiel er in kleine
Brocken.

DIE KLEINE HAND
Durch Rabbi Nachman von Bratzlaw ist uns dieser Spruch seines UrgroBvaters, des

Baalschemtow, uberliefert: »Wehe, die Welt ist voller gewaltiger Lichter und
Geheimnisse, und der Mensch verstellt es sich mit seiner kleinen Hand«.

DIE TIERE

Es wird erzahlt: »Einst war der Baalschem genotigt, den Sabbat auf freiem Felde
einzuweihen. Er weidete aber unfern eine Schafherde.



Als er den Segen sprach, der die nahende Braut Sabbat begrufit, erhoben sich die
Schafe auf ihre HinterfuBe und blieben so, dem Meister zugewandt, bis er das
Gebet vollendet hatte. Denn solange es die Andacht des Baalschem vernahm, war
jedes Geschopf in seiner Urhaltung, wie es am Throne Gottes steht.«

DER FLUSS UND DAS LICHT
Es wird erzahlt:

»Eine Frau aus einem Dorf unweit von Mesbiz kam oft hingefahren und brachte
allerhand Gaben, Fische und Geflugel, Butter und Mehl, ins Haus des Baalschem.
Unterwegs musste sie durch einen kleinen Fluss. Einmal war der Fluss uber die Ufer
getreten, und als die Frau dennoch hinuberzukommen versuchte, ertrank sie. Der
Baalschem gramte sich um die gute Frau. Im Gram verwiunschte er den Fluss, und
er versiegte.

Aber der Furst des Flusses erhob im Himmel Klage, und es wurde entschieden, es
solle irgend einmal wenige Stunden lang wieder Wasser im Fluss sein, und der Fluss
solle Uuber die Ufer treten, und jemand von den Nachkommendes Baalschem solle
hindurch wollen, und keiner durfe ihm helfen, es sei denn der Baalschem selber.
Mehrere Jahre nach seinem Tode kam ein Sohn nachts des Weges, verirrte sich und
fand sich vor dem Fluss, den er des hochgehenden Wassers wegen nicht
wiedererkannte. Er wollte ihn durchqueren, wurde aber bald von den Fluten erfasst
und mitgerissen.

Da sah er uber dem Ufer ein brennendes Licht, das erleuchtete Ufer und Fluss. Er
holte seine Kraft zusammen, entrann der Flut und erreichte das Ufer. Das
brennende Licht ist der Baalschem selber gewesen. «

NACH DEM TOD DER FRAU

Ein Zaddik erzahlte: »Der Baalschemtow erwartete, er werde einst im Sturm wie
Elija zum Himmel auffahren. Als sein Weib starb, sprach er: “Ich habe erwartet, ich
wirde im Sturm wie Elija auffahren zum Himmel. Jetzt aber, da ich nur noch der
Halbscheid eines Lebens bin, kann es nicht mehr sein.”«

VOM TOD DES BAALSCHEM

Nach dem Passahfest erkrankte der Baalschem. Doch fuhr er fort, im Bethaus vor
dem Pult zu beten, soweit seine Krafte es zulieRen.

Den Schulern, die fahig waren, sich im Gebet einzusetzen, jetzt aber an anderen
Orten weilten, lieB er keine Nachricht zukommen, und die unter ihnen, die in
Mesbiz weilten, schickte er an andere Orte. Nur Rabbi Pinchas von Korez weigerte
sich heimzufahren.



Am Vorabend des Wochenfestes versammelte sich die Gemeinschaft, um, wie
alljahrlich um diese Zeit, die Nacht im Werk der Lehre zu verbringen. Der
Baalschem sprach zu ihnen uber die Offenbarung am Sinai.

Am Morgen lieB er die Vertrauten holen. Zunachst rief er zwei von ihnen zu sich
und wies sie an, dass sie sich beide mit seinem Leichnam und der Bestattung
befassen sollten. Er zeigte ihnen an seinem Leibe, Glied um Glied, wie die Seele
daraus abzuscheiden begehrte, und lehrte sie das Wahrgenommene bei anderen
Kranken anwenden; denn diese zwei gehorten der Bruderschaft an, die sich mit
dem Tod und der Bestattung befasst.

Dann lieB er eine Zehnerschaft sich mit ihm zum Beten zusammentun. Er lieB sich
das Gebetbuch geben und sagte: “Ich will mich noch ein wenig mit Gott abgeben.”

Nach dem Gebet ging Rabbi Nachman von Horodenka ins Lehrhaus, um fur ihn zu
beten. Der Baalschem sprach: “Umsonst erschuttert er den Himmel. Er kann nicht
zur Pforte hinein, durch die ich einzutreten pflegte.”

Als spater der Diener einmal in die Stube kam, horte er den Baalschem sprechen:
“Ich gebe dir die zwei Stunden”, und verstand, er sage zum Todesengel, er brauche
ihn die zwei letzten Stunden nicht zu peinigen; aber Rabbi Pinchas verstand besser,
was er meinte. “Er hatte”, sagte er, “noch zwei Stunden zu leben, und von denen
sprach er zu Gott, er gebe sie ihm als Geschenk. Dies ist ein rechtes Seelenopfer.”

Dann kamen, wie alljahrlich an diesem Tag, die Leute aus der Stadt, und er sprach
Worte der Lehre zu ihnen.

Spater sagte er zu den Schiilern, die ihn umstanden: “Nicht um mich trage ich
Sorge. Ich weiB ja in aller Klarheit: zur einen Tur geh* ich hinaus, zur andern Tur
geh‘ ich ein.” Und wieder sagte er: “Jetzt weiB ich, wozu ich erschaffen worden
bin.”

Er saB im Bett auf und sprach eine kurze Lehrrede uber den “Pfeiler”, auf dem die
Seelen nach dem Tode vom untern Paradies zum obern Paradies, zum “Baum des
Lebens”, aufsteigen, und legte den Vers aus dem Buch Esther aus: “Und damit kam
das Madchen zu dem Konig.” Auch sprach er: “Ilch komme gewiss noch wieder, aber
nicht, wie ich jetzt bin.”

Danach hieB er das Gebet “Und es sei Huld” sprechen und streckte sich im Bette
aus, setzt sich aber wieder etliche Male auf und flusterte, wie man es an ihm
kannte, wenn er seine Seele in der Andacht ausrichtete. Eine Weile horte man
nichts mehr, und er lag still.

Danach befahl er, ihn mit dem Laken zu bedecken. Noch horte man ihn aber
flustern: “Mein Gott, Herr aller Welten!” und danach den Psalmvers: “Nicht komme
mich der FuB des Hochmuts an.”

Die er angewiesen hatte, sich mit seinem Leichnam und der Bestattung zu
befassen, sagten hernach, sie hatten die Seele des Baalschem wie eine blaue
Flamme aufsteigen sehn.



